
 

 
Religion and Health, Volume: 6, Issue: 2, Autumn & Winter 2018 62 

 

 

 

 

Monotheistic Approach of the Prophet Mohammad to Illness 
 

Mostafa Hamadani* 

 
 

 
 

 

 

 

Abstract 

 

This research was targeted toward the analysis of the monotheistic 

approach of Prophet Mohammad to the nature of illness in order to define 

the basics and principles of this approach and its effects on patient’s psych 

and therapeutic process. This paper aims to present a pattern for the 

promotion of patients’ spirituality and utilization of the illness as an 

optimal opportunity to help the therapeutic process. This is a concept 

analysis. The results of this study showed that the Prophet Mohammad had 

adopted a monotheistic approach to the illness that is attributable to the will 

of Allah. Allah causes the diseases to purify and promote human beings. 

The illness draws human attention to the instability of the world and causes 

human beings to do good deeds in the worldly life in order to earn reward 

in the hereafter. Therefore, the believers tolerate the illness with the hope of 

Allah’s reward. Finally, the believers become different from the 

unbelievers in two aspects: (a) the believers recover from the disease and 

gain greater faith and purity than unbelievers and (b) they do not recover 

and die like the unbelievers. However, the believers receive the divine 

blessings. As stated in the prophetic narrations, the believers must not ask 

for the disease from Allah, but they should try to recover from the disease. 

If they get sick, they should follow the above-mentioned approach. The 

obtained data of this paper can be used not only for spiritual growth in the 

event of disease but also for the recovery and pain relief.   

 

Keywords: Disease, Medical ethics, Monotheistic approach 

 

 
Four-level Professor, Qom 

Seminary, Qom, Iran 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

*Corresponding Author: 

Mostafa Hamadani 

Qom Seminary, Qom, Iran 
 

 

 

Email: 
MA13577MA@gmail.com 
 

 

 

 

 

 

Received: 01 Jan 2018 

Revised: 25 Sep 2018 

Accepted: 15 Oct 2018  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONTENT ANALYSIS ARTICLE 
 

2018, Vol: 6, No: 2, Pages: 62-72. 
   

ORIGINAL ARTICLE 
 

2013, Vol: 1, No: 1, Pages: 19-33 
   

 

 

Religion and Health 

 Citation: Hamadani M .Monotheistic Approach of the Prophet Mohammad to Illness. Religion and Health, Autumn & 

Winter 2018; 6(2): 62-72 (Persian). 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             1 / 11

mailto:MA13577MA@gmail.com
http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


 رویکرد توحیدی پیامبر اسلام )ص( به بیماری

 

 63      1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره 

 

 

 

  

 رویکرد توحیدی پیامبر اسلام )ص( به بیماری

 

 *مصطفی همدانی
 

 
 

 

 

 

 چكيده

پژوهش حاضر با تحلیل نگرش توحیدی پیامبر اکرم )ص( به ماهیت بیماری در انسان، 

های این نگرش و آثار آن در روح و روان بیمار و فرایند درمان را تبیین کرده مبانی و مؤلفه

ژوهش حاضر ارائه الگویی معنوی برای ارتقای معنوی بیماران و است. در حقیقت، هدف از پ

باشد. باید خاطرنشان کردن به فرایند درمان میاستفاده بهینه از فرصت بیماری و نیز کمک

 اسنادی انجام شده است.  –صورت تحلیلیساخت که این پژوهش به

ی را مستند به اراده های حاصل از پژوهش نشان دادند که پیامبر اکرم )ص( بیماریافته

الهی دانسته و اهداف آن را تطهیر انسان و رشد او در اثر توجه به ناپایداری دنیا و 

گرفتن برای سرای ابدی معرفی نموده است. مؤمنان درد بیماری را با امید به ثواب توشهره

مؤمنان کنند و در نهایت همچون غیرالهی و آثار دنیوی، معنوی و اخروی آن بهتر تحمل می

یا بهبود خواهند یافت )با این تفاوت که با طهارت و رغبت بیشتری به کسب معنویات به 

روند؛ اما به سوی رحمت الهی. البته مطابق با روایات گردند( و یا از دنیا میزندگی بازمی

نبوی، هیچ مؤمنی نباید خود طلب بیماری کند؛ بلکه وظیفه دارد برای درمان بیماری خود 

های لازم را انجام دهد و در صورت بیمارشدن از این نگرش استفاده کند. نتایج این تلاش

تواند در راستای رشد معنوی در استفاده از فرصت بیماری به کار رود و از سوی پژوهش می

 دیگر در بهبود بیماری و یا تسکین آلام بیمار مؤثر واقع شود.

 

 کرد توحیدیاخلاق پزشکی، بیماری، روی های کلیدی:واژه

 

 

 

استاد سطوح عالی حوزه علمیه قم، 

 قم ، ایران
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 : مؤلف مسئول* 

  مصطفی همدانی

 ایران قم،شهرک مهدیه، 

 
 

Email: 

MA13577MA@gmail.com 

 

 

 

 1۳۹۶ دی 11دریافت: 

 1۳۹7 مهر 0۳ اصلاحات:

 1۳۹7 مهر 2۳پذیرش: 

 

 

 تحلیل محتواپژوهشی مقاله 
 .62-72صفحه:  1397، سال 2، شماره 6دوره 

 

 دين و سلامت 

 (.فارسی) 62-72(: 2)6؛1397 پاییز و زمستان دین و سلامت، .رویکرد توحیدی پیامبر اسلام )ص( به بیماری. مصطفی همدانی :استناد

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             2 / 11

mailto:MA13577MA@gmail.com
http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


    همدانیمصطفی 

 

 1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره   64

 

 همقدم

 بیان مساله و پرسش اصلی تحقیق. 1

( و داشتن 1نبودن )اری در لغت به معنای تندرستبیم

باشد. در اصطلاح فلسفی ( می2اختلال عضوی یا روانی )

(؛ به این 3بوعلی نیز بیماری عبارت است از فقدان صحت )

معنا که کارهایی که برای آن مخلوق ایجاد شده است، از 

(. در اصطلاح پزشکی 4شود )طور درست صادر نمیبیمار به

بیماری عبارت است از: عنوانی که دانش پزشکی معاصر 

های مشهود ها به برخی از ناخوشیها و نشانهبراساس یافته

 (.5کند )پزشک و مورد بیان بیمار اطلاق می

دوران بیماری، روزگار دردمندی و ناله است. بسیاری 

یابند و خود را در ها و بیماران بهبود نمیاز بیماری

هایی چون . در مواجهه با پدیدهبینندآستانه مرگ می

هایی مرگ و پایان زندگی که احساسات و نگرش

غیرمادی هستند و از سنخ فاکتورهای بیوشیمیایی 

ها قرص، کپسول و آمپول باشند که بتوان برای آننمی

تجویز نمود، چاره چیست؟ اینجا است که نوع نگرش 

یا قابل تواند درد و بیماری را دوچندان نماید و بیمار می

تحمل سازد و در روند بهبود سرعت ایجاد کند. بر این 

اساس، پژوهش حاضر به تحلیل موضوع نگرش معنوی 

)توحیدی( رسول گرامی اسلام )ص( به بیماری پرداخته 

است. نگرش ایشان به بیماری دارای ابعاد مختلفی است؛ 

شناختی تا اخلاقی، فقهی و از جمله اعتقادی و هستی

ین ارتباط، مطالعه حاضر به بررسی رویکرد طبی. در ا

توحیدی پیامبر اسلام به بیماری پرداخته است تا 

ماهیت بیماری و نیز اهداف و آثار معنوی مورد استفاده 

ورز در فرایند بیماری را از منظر ایشان برای انسان دین

 تبیین نماید.

 

 پیشینه پژوهش. 2

ب اربعه اگرچه جوامع روایی شیعه و سنی )مانند کت

شیعه و صحاح سته اهل سنت( آکنده از روایات طبی 

نبوی هستند و برخی از محدثان فریقین به تدوین 

هایی در روایات طبی رسول اکرم )ص( دست نگاریتک

، حافظ "طب النبی"کتاب اند )مانند مستغفری نویسنده زده

، ابن قیم "الطب النبوی"ابونعیم اصفهانی نویسنده کتاب 

ها و غیره(؛ اما این مجموعه "الطب النبوی"کتاب نویسنده 

اولاً در بیان روایات ناتوان هستند و هریک معمولاً 

اند که البته برخی ای از روایات را برگزیدهمجموعه

تر از دیگران هستند؛ ثانیاً این منابع معمولاً عاری از گسترده

 بندی و تفسیر مضامین روایات هستند؛ مگر بهتحلیل، طبقه

شکل کوتاه و جسته و گریخته. مورد سوم اینکه در 

بندی خاص خود از منظر عرفانی و اخلاقی به موضوع

 اند. شناسانه طب نبوی )ص( توجهی نکردههای بیماریآموزه

 

 ضرورت و اهمیت پژوهش. ۳

تواند تأثیر مستقیمی بر فرهنگ یک جامعه می

رژیم های فرهنگی چون بگذارد؛ تفاوت سلامت افراد آن

های مرتبط با سلامت و بیماری غذایی، اعتقادات و ارزش

در این میان، اعتقادات و  (.6،7) از آن جمله هستند.

عنوان بخش مهمی از های مذهبی و اخلاقی فرد بهارزش

فرهنگ یک جامعه از نقاط مهم در سلامت و بیماری 

شناسان سلامت بر این باور (. اساساً روان8باشند )می

ای وجود دارد که بتوان آن را با که کمتر بیماریهستند 

طور که روشی صرفاً جسمی درمان یا درک کرد؛ همان

های جسمی صرفاً با استفاده از مبادرت به درمان بیماری

شناختی، نادرست و گاهی خطرناک است های روانروش

( برای درد که Psychogenic) "زادروان"( و اصطلاح 9)

انگارد و معتقد است که شناختی میواندرد را کاملاً ر

، "وجود واقعی ندارد"و  "همه در ذهن بیمار است"

(. از سوی 7باشد )ای نادرست و یک افسانه میاندیشه

اندیشی بیمار بر تسکین درد و بهبود آن دیگر، مثبت

بافی در مورد طور که منفیتأثیر مستقیمی دارد؛ همان

های (. آموزه11) دهددرد، شدت آن را افزایش می

اسلامی نیز که بنیاد حقیقی فرهنگ اسلامی را تشکیل 

هایی توصیفی و نیز هنجاری در دهند، همواره گزارهمی

ها دانش اند. این آموزهمواجهه با بیماری را ارائه کرده

های عرفانی ایشان در درمان را به آثار مثبت آموزه

و تربیتی و  تعامل بیمار با بیماری از این منظر معنوی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             3 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


 رویکرد توحیدی پیامبر اسلام )ص( به بیماری

 

 65      1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره 

 

نیز آثار مثبت آن در تعالی معنوی و تسریع در بهبود 

دهند؛ از این رو جسمی و تسکین آلام بیمار توجه می

علاوه بر معرفی آثار معنوی این نگرش، در بهبود 

بیماری و تسکین درد نیز آثار محسوسی دارند. به 

ها و همین جهت لازم است این نگرش و مبانی، مؤلفه

 لیل شوند.آثار آن تح

 

 ها مواد و روش. 4

در پژوهش حاضر که به روش اسنادی انجام شده 

های است، متون قرآنی و حدیثی پیامبر؛ یعنی کتاب

شیعه و سنی که احادیث پیامبر اکرم )ص( را نقل 

 اند، بررسی و تحلیل گردیدند.نموده
 

 ها و بحثیافته

 . مبانی نظری در رویکرد توحیدی به بیماری1

صول در راستای تبیین رویکرد توحیدی رسول این ا

 شوند:اکرم )ص( به بیماری در دو محور ارائه می

 

 . رویکرد توحیدی به بیماری1-1

امروزه نگرش مسلط بر مکاتب طبی در جهان غرب 

عنوان این است که اعتقاد کلیسا در تفسیر بیماری به

باشد مجازات خدایی برای کارهای شیطانی نادرست می

. از زمانی که انقلاب علمی و اختراع میکروسکوپ، (11)

، مدلی زا کشف نمودعنوان علل بیماریها را بهمیکروب

جدید برای درک سلامت و بیماری ارائه شده است که 

شود و بر این باور نامیده می "پزشکی -مدل زیستی"

است که بیماری، حاصل اختلال در فرایندهای زیستی 

آن، اثرات زندگی اجتماعی فرد در  (. پس از11) باشدیم

سلامت وی نیز به تعریف سلامت افزوده شد و در نتیجه 

دست آمد که شامل در عصر کنونی دیدگاهی جدید به

، روانی و اجتماعی است که های زیستیتأثیر متقابل جنبه

 Biopsychosocialاجتماعی ) -روانی -الگوی زیستی

Pevspectiveدر این الگوی جدید، (. 11) شود( نامیده می

بیماری تنها محصول اختلالات زیستی نیست؛ بلکه عوامل 

اجتماعی و روانی نیز در آن مؤثر هستند. در حقیقت، 

اسباب عالم ماده هرگز در تقابل با اسباب ماورای ماده 

باشند؛ بلکه این عوامل همگی اسبابی هستند که نمی

ست که ها در دست خدا بوده و او احقیقت ملکوتی آن

انبوهی از لشکریان و قوای عالم را در اختیار دارد که بشر 

؛ 4؛ فاتحه/83یاسین/) باشدیمخبر ها بیاز اصل وجود آن

 (.12،13،31( )34مدثر/

قرآن کریم معتقد است که خداوند متعال رب همه 

های کوچک به نام میکروب عوالم از جمله دنیای ارگانیسم

کند، گری که علم کشف میزای دییا هر عامل بیماری

باشد؛ ها نمیاست. خداوند هرگز در تعارض و عرض آن

طور که پیامبر اکرم )ص( فرمودند، او خالق بلکه همان

 (. 14ها است )ها و علل آنبیماری

براساس این بینش توحیدی بود که هرگاه جوش 

شد، به کوچکی در پوست بدن آن حضرت آشکار می

خواست و هنگامی د و رفع آن را میکردرگاه خدا ناله می

گفتند اینکه چیز کوچک و که به آن حضرت می

اگر خدا بخواهد چیز کوچکی "فرمود: غیرمهمی است می

کند و اگر بخواهد چیز بزرگی را را بزرگ نماید، بزرگ می

 (.15-17کند )کوچک نماید، می

 

 . جایگاه بیماری در انتساب به اسما الهی1-2

خواهم به از تو می"آمده است:  در دعای کمیل

. در دعای سمات "هایت که همه چیز را پر کرده استنام

نیز تمامی حوادث عالم توسط اسما حسنای خداوند 

بنابراین  (؛18،21متعال به او نسبت داده شده است )

های الهی ریشه گرفته است. در این همه چیز از نام

دار مردی تبراستا، رسول گرامی اسلام هنگامی که پیر

را عیادت نمودند، از منظر عرفانی خود در تعبیری بسیار 

ای است بسیار کنندهتب، پاک"لطیف فرمودند: 

؛ یعنی "کننده از رب غفور )پروردگار بخشنده(پاک

و  "ربوبیت"سرمنشا معنوی تب را دو اسم الهی 

 .(22) معرفی فرمودند "غفران"

 

 ارتقای بشر . بیماری سنت الهی در آزمایش و1-۳

ما شما را با ابتلائاتی چون "فرماید: خداوند متعال می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             4 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


    همدانیمصطفی 

 

 1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره   66

 

(. رسول 12( )2،155)بقره/ "آزماییمبیماری و غیره می

گرامی اسلام نیز ابعاد این آزمایش الهی و دیگر ثمرات 

صحت "اند: مترتب بر این ابتلا را به این شرح معرفی کرده

ری است که و بیماری بدن نیز چون فقر و غنا از امو

خداوند متعال براساس حکمت خود بندگان را به آن 

بیند آزماید؛ زیرا صلاح امر دین برخی را در بیماری میمی

 (.24،25) "و صلاح برخی را در صحت

هر بلایی "طور مطلق فرموده است: خداوند متعال به

شوید، در اثر اعمال شما است و البته که به آن مبتلا می

 "فرمایدها دور میاعمال بندگان را از آن بسیاری از آثار

(. البته باید توجه داشت که خطاب 12( )30،42)شوری/

این روایات به افراد بزرگسال است و نه کودک و اصولاً 

طور که کودک در اسلام مخاطب تکالیف نیست، همان

تحقق گناه درباره معصومان توجیهی دیگر دارد که از آن 

شود و این مقال مختصر را ر میتعبی "گناه وجودی"به 

مجال شرح آن نیست و ضرورتی هم ندارد؛ زیرا مخاطب 

 باشد.این نوشتار معصوم نمی

 

 . آثار معنوی، اخروی و دنیوی بیماری2

مقصود از آثار معنوی، آثاری است که در قلب انسان و 

شوند و آثار اخروی، آثاری هستند در همین دنیا ایجاد می

های ظاهری یا باطنی تنها در آخرت به متعنوان نعکه به

 شوند؛ از این رو عموم من وجه هستند.فرد داده می

ها ای منسجم از آموزهرسول گرامی اسلام در مجموعه

ای به بیان آثار بیماری پرداخته است که این آثار، گستره

های دنیوی بسیار شگفت را دربرگرفته و به تمامی ساحت

ترده شده است. این آثار در این و اخروی حیات بشر گس

بخش به تفصیل مورد بررسی قرار گرفته و سپس در یک 

 نمودار خلاصه خواهند شد.

 

 . تمسک به دامان اسما حسنای الهی2-1

کند؛ زیرا طبیعت بیمار در هر حال گریه یا ناله می

شود. گویا بشر این است که از درد و رنج نالان می

رد صبر بر بیماری باعث شده های رسول خدا در موتوصیه

باشد؛ اما بود افرادی چنین بپندارند که گریه نکوهیده می

فرمودند: در روایتی بسیار لطیف رسول گرامی خدا )ص( 

بیمار نامی از اسمای  بگذارید بیماران ناله کنند؛ زیرا ناله"

الهی است که بیمار در تکرار و توجه به آن تسکین 

 (.18) "یابدمی

 

  الهیت مشمولیت عنایا. 2-2

بیمار در سایه رسول اکرم )ص( معتقد بودند که 

(. این یک عنایت عام الهی به هر 18عرش خدا است )

بیمار مؤمن است؛ اما پروردگار دارای عنایتی خاص به 

 باشد.ها نیز در این راستا میمقربان بوده و بیمارنمودن آن

 

 اللهنمودن مؤمن به لقاء. مشتاق2-۳

اند گرامی اسلام از خدای متعال روایت کرده رسول

ام بر دوستانم سخت بگیر من به دنیا دستور داده"که: 

(؛ زیرا انسان در اثر انس با 29) "تا مشتاق لقا من شوند

شود؛ درحالی که دنیا دنیا از شوق به آخرت غافل می

جاودانه نیست و به ناچار باید راه آخرت را برود و در 

ای جز قلب سلیم و انس با خدا برای وی آنجا هم توشه

 سودی ندارد.

 

 . رساندن مؤمن به مقام صبر2-4

خداوند مؤمنانی "پیامبر گرامی اسلام )ص( فرمودند: 

اند به فقر و بیماری را که به کمالاتی در ایمان دست یافته

ها را فرماید و اگر صبر نکنند، مشکل آنمبتلا می

ها نزد فرشتگان خود با آنافزاید و اگر صبر کنند، می

(. البته باید توجه کرد که علت 28) "فرمایدمباهات می

افزودن مشکل نه این است که خداوند بخواهد بندگان 

خداوند "خود را آزار دهد؛ زیرا در قرآن فرموده است: 

 "گیری بر شماآسایش شما را طالب است نه سخت

رض از ( و نیز در روایت است که غ12( )2،185)بقره/

فرستادن بلای مجدد بر مؤمنی که صبر نکند این است 

  (26که بالاخره او به مقام صبر برسد )

 

 . ارتقا به درجاتی که با عمل قابل وصول نیست2-5

همواره درجاتی از معنویت وجود دارد که انسان با 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             5 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


 رویکرد توحیدی پیامبر اسلام )ص( به بیماری

 

 67      1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره 

 

تواند به آن برسد که در اینجا مجال بسط عمل خود نمی

از مسلمات دینی است که مقام  عنوان نمونهآن نیست؛ به

دادن تن در راه خدا و تحمل درد شهادت جز با ازدست

باشد. از نظر رسول گرامی اسلام )ص(، آن ممکن نمی

طور کلی درجات والا همراه با بلایای بزرگ هستند و به

بهشت پیچیده با ناملایمات و جهنم پیچیده با خوشی و 

ز مقامات برای (. در این میان، برخی ا27لذت است )

توانند برخی از بندگان وجود دارند که با اعمال خود نمی

ها برسند؛ بنابراین به ابتلائات جسمانی مبتلا به آن

  (.27شوند تا به آن درجات دست یابند )می

 

 نمودن نفس سرکش. رام2-۶

به تصریح قرآن، نفس انسان در صورت آسودگی از 

شود غفلت می بلاها و رسیدن به رفاه مادی دچار

(. پیامبر اسلام 12( )6،96؛ علق/8،39؛ زمر/17،83)اسراء/

اگر بیماری، فقر و مرگ نبود، هیچ چیز ")ص( فرمودند: 

ها با وجود اینکرد )انسانی که انسان را متواضع نمی

 (. 28) "چنین سرکش است(

 

 . آمرزش گناهان و تطهیر روحی2-7

در کلمات رسول  این اثر از پرتکرارترین آثار بیماری

ها را کفارات گرامی خدا )ص( است. آن حضرت بیماری

ای کوچک چون دانستند؛ اگرچه عارضهگناهان می

(. ایشان معتقد 29،30فرورفتن تیغی در دست باشد )

( و 31دارند )ها عقاب آخرت را برمیبیماری"بودند که: 

مؤمنی که از بیماری خود بهبود یافته باشد؛ همچون 

ای است که به تازگی از آسمان فید و درخشندهتگرگ س

( و بیماری که بهبود یابد، عملش را 32فرود آمده است )

و در اثر بیماری، خطایای بیمار  (33گیرد )از سر می

(. البته در 34،35) "ریزندچون برگ درختان می

استفاده معنوی و اخروی از بیماری بین مؤمن و منافق 

مؤمن هنگامی که از مرض "ند: فرمودتفاوت نهاده و می

خود بهبود یابد، کفاره گناهان قبل و موعظه برای بعد او 

باشد؛ اما منافق که بهبود یابد، چون شتری است که می

او را بسته و بعد رها کنند و نداند برای چه بستند و چرا 

  (.38) "رها کردند

 

 . واداشتن به دعا و استجابت آن2-8

ه اصحاب خود چنین رسول گرامی خدا )ص( ب

فرستد تا درخواست خداوند بلاها را می"آموختند که: 

(. همچنین به یاران خود توصیه 56) "بندگان را بشنود

از بیماران بخواهید دعایتان کنند؛ زیرا "فرمودند که: می

باشد ( و مستجاب می51دعایشان چون فرشتگان است )

دن او به (. البته درخواست شنی52) ")تا یهبود یابند(

؛ زیرا در قرآن باشدیمبردن از درد بندگان نمعنای لذت

خداوند آسایش شما را طالب است؛ نه "آمده است: 

(؛ بلکه برای آن است که 43) "گیری بر شماسخت

دردهای درونی چون کبر، خودبینی و خودبرتربینی که از 

های درونی هستند را از نظر فرهنگ دینی مادر بیماری

طور که پزشکی به ناچار با درد کند؛ همان انسان دور

  زداید.تر را از بیمار میهای سنگینآمپول، بیماری

 

 صحت شدن اعمال صالح دوران. نوشته2-۹

هرگاه مؤمن "رسول گرامی اسلام )ص( فرمودند: 

فرماید تا ای را موکل میبیمار شود، خدای متعال فرشته

ه است دادهر عبادتی که درحال صحت انجام می

( و بلکه بهترین اعمالی که درحال صحت 34،49،50)

  ."( را برای او ثبت کنند51،52داده است )انجام می

 

 بودن رفتارهای دردآلود بیمار. عبادت2-10

ز منظر نگرش پیامبر گرامی اسلام )ص( به بیماری ا

مؤمن بیمار، تسبیح الهی و فریادی که از درد  ناله

 گفتن و خوابیدن او بر بستر  "اللهلااله اله ا"کشد، می

گیربودنش در دروان بیماری( عبادت و )و زمین

 (. 54) "جاشدنش در بستر، جهاد در راه خدا استجابه

 

 . تقویت جسمی2-11

آثار مثبت بیماری در کلام رسول گرامی اسلام )ص( 

منحصر به آثار معنوی نیست؛ بلکه ایشان فرمودند: 

ای )از تحمل کند و شکوه هرکس سه روز بیماری را"

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             6 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


    همدانیمصطفی 

 

 1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره   68

 

کنندگانش ننماید، خداوند گوشت خدای متعال( به عیادت

و خونی بهتر از گوشت و خونش برای او جایگزین خواهد 

 (. 48،50) "کرد

 

 . موازنه آثار معنوی بیماری با شرایط معنوی بیمار۳

 شود. تحلیل این آثار در دو بخش انجام می

نبوی )ص( ترتب های بخش اول: مطابق با آموزه

 مذکور دارای دو شرط است: 

 (. 61،62. بیمار باید بر بیماری صبر کند )1
. بیمار باید در تحمل درد بیماری دارای قصد و 2

توجه الهی باشد؛ یعنی ایمان داشته باشد و به این 

های معنوی توجه کند و بیماری را برای رسیدن به ارزش

های نبوی، آموزهها تحمل نماید؛ زیرا طبق این ارزش

اعمالی برای انسان ارزشمند هستند که دارای این نیت 

(. در راستای همین شروط است که آن 25،64،65باشند )

بیماری برای مؤمن کفاره محسوب "حضرت فرمودند: 

 (. 25) "شود؛ اما برای کافر لعنت و عذاب استمی
بخش دوم تحلیل این آثار مربوط به این مسأله است 

این آثار که در روایات فوق مشهود بود، به این  که تنوع

معنا نیست که تمامی این آثار برای هر فردی که بیمار 

شود مترتب است؛ بلکه این آثار کاملاً بستگی به درجه 

ایمان فرد مؤمن، تعامل روحی او با بیماری و میزان صبر 

و رضایت او در عین انجام وظایف ظاهری و مداوا که 

طور که ن حضرت بوده است دارد؛ همانمورد دستور آ

ای را بگیرم و بر اگر دو چشم بنده"آن حضرت فرمودند: 

حق است که آتش آن صبر کند و خدا را حمد نماید، 

جز بهشت برایش راضی نخواهم ( و 70) "جهنم را نبیند

الله (. طبق روایت دیگر، بهشت و نظر بر وجه25) "بود

رسد این دو نظر می ( که به61جزای او خواهد بود )

فرد و نوع تعامل  تعبیر مختلف بستگی به عیار انگیزه

 قلبی او با بیماری دارد. 
 

شناسی: ضرورت مداوا و ممنوعیت . آسیب4

 خواهیبیماری

اگرچه بیماری دارای این همه آثار مثبت معنوی 

است؛ اما در پایان این پژوهش باید به دو هشدار برآمده 

ها دچار ه نمود تا در فهم این آموزهاز سیره نبوی توج

نگری نشد و مجموع تعالیم نبوی را سرلوحه جانبهیک

 قرار داد.

. مداوا در سیره رسول خدا )ص( یک اصل مهم 1

است و ایشان اصحاب خود را امر به مداوا نموده و 

خداوند هیچ دردی را نازل نفرموده مگر "فرمودند: می

(؛ بنابراین، 60) "کرده استاینکه داروی آن را نیز نازل 

بیان آثار مذکور در ارزش بیماری هرگز به معنای 

 باشد.کشیدن از درمان نمیدست
. طلب بیماری نمودن برای رسیدن به آثار مذکور 2

پیامبر اکرم )ص( ندارد؛ بلکه وقتی  هیچ جایی در سیره

فردی از اصحاب آن حضرت طلب بیماری برای رسیدن به 

(؛ 71آثار معنوی آن را داشت، وی را نکوهش نمودند )

های مربوط به آثار بیماری که در این مقاله بنابراین، آموزه

، مربوط به بیماری رسیده به انسان از ناحیه ذکر شدند

های خودخواسته یا باشند؛ نه بیماریخدای متعال می

 خودساخته.

 
 . آثار تسکینی نگرش معنوی به بیماری5

طور مستقیم از توانند بهتفسیرهای شناختی می

طریق افزایش تحریک سیستم عصبی سمپاتیکی، 

های د، تنشفیزیولوژی انسان را تحت تأثیر قرار دهن

زاد های درونعضلانی را افزایش بخشند و تولید افیون

(؛ بنابراین، تأثیر نوع 73ها( را متأثر سازند ))آندروفین

نگرش مثبت یا منفی بیمار، آثار فیزیولوژیکی آشکاری در 

فرایند بهبود، تسکین یا تشدید درد دارد. در نتیجه این 

ی قابل تحمل باشد که ممکن است درد و بیمارنگرش می

شود و یا حتی به شیرینی تبدیل گردد و یا اینکه 

برعکس، اندکی درد بر دوش بیمار، اطرافیان و پرستاران 

اند او وارد شود. در کشور ما مطالعات متعددی انجام شده

اندیشی مبتنی بر معنویت، اثر دهند مثبتکه نشان می

ین رو (؛ از ا73-75واضحی بر تسریع فرایند درمان دارد )

های نبوی در این نوشتار، ترین آثار آموزهیکی از مهم

 دهی درد است. کمک به فرایند تسکین

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             7 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


 رویکرد توحیدی پیامبر اسلام )ص( به بیماری

 

 69      1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره 

 

این مسأله را نباید فراموش کرد که نگرش بیمار، 

تنها در تسکین درد او مؤثر نیست؛ بلکه در بهبود او نیز 

ها و نقش مهمی دارد. از دیگر سو، بسیاری از بیماری

یابند و درد مزمن برای ایشان نوعی بیماران بهبود نمی

(. در این 74،73کند )اضطراب و افسردگی ایجاد می

توانند با تغییراتی که در های مثبت میصورت نیز آموزه

کنند، در تسکین درد و رفع نگرش بیمار ایجاد می

و  Banduraطور که اضطراب اثربخش باشند؛ همان

که  ( در مطالعاتی نشان دادند1987همکاران )

راهبردهایی چون انحراف توجه از احساسات درد به 

سایر امور و ایجاد تصورات جذاب در ذهن و غیره 

توانسته است در تخفیف و تسکین درد اثر بارزی داشته 

(. از سوی دیگر، برخی از بیماران خود را در 72باشد )

های بینند. در این صورت نیز این آموزهآستانه مرگ می

بینی به خدای متعال و ست که در خوشرحمانی نبوی ا

دوختن به عنایات او و خود را در آستانه ورود به چشم

کند. زندگی برتر و بالاتر دیدن، بیمار را دستگیری می

اند که بین اعتقادات مطالعات علمی نیز روشن کرده

معنوی و اخروی و اضطراب در مورد مرگ رابطه منفی 

خاطر فراوانی را ایجاد وجود دارد و این عقاید رضایت 

 (. 77کنند )می

 

 گیرینتیجه

عنوان یک پدیده طبیعی و مقاله حاضر بیماری را به

مستند به مشیت الهی که البته تعارضی با اسباب طبیعی 

باشد(، از ندارد )زیرا اراده خدا در طول این اسباب می

های این منظر عرفان نبوی تحلیل نمود. مطابق با یافته

اندیشی و توجه به تواند با مثبتبیمار میپژوهش، 

سازانه بیماری و نیز امیدداشتن به کارکردهای انسان

رحمت الهی از دوران بیماری استفاده معنوی نماید و 

دست آورد، درد خود را های معنوی و اخروی بهارزش

تسکین دهد و در فرایند بیماری تسریع ایجاد کند. شایان 

همواره نسبت به درمان توصیه  باشد که اسلامذکر می

ها خواهی برای کسب این فضیلتکرده و افراد را از بیماری

 نهی نموده است.

بندی به دو گروه آثار معنوی بیماری در یک دسته

شوند: آثار معنوی )قلبی و روحی( و اخروی. تقسیم می

  1خرده مقولات این آثار در دو گروه مذکور در نمودار 

 

 
 آثار عرفانی و اخلاقی بیماری از منظر پیامبر اکرم )ص(: 1نمودار 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             8 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


    همدانیمصطفی 

 

 1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره   70

 

 اند.ارائه شده

 

 پیشنهادات

در کتب  شودآمده پیشنهاد میدستبا توجه به نتایج به

ای و معنویت آموزش پزشکی تنها به آموزش اخلاق حرفه

حاکم بر فرایند درمان اکتفا نشود؛ بلکه رویکرد معنوی 

آن از منظر بیمار نیز ترویج بیماری و فرایند مواجهه با 

ها برای بیماران سودمند هستند و باعث گردد. این آموزه

یابی و ها به آثار معنوی، تربیتی، تسکینشوند که آنمی

براین، پزشکان و کادر بهبود سریع دست یابند. علاوه

ها برای تسریع فرایند درمان توانند از این آموزهدرمانی می

 اران استفاده نمایند.و تسکین دردهای بیم
 

 حمایت مالی

 شده گونه حمایت مالی انجامیچاین پژوهش بدون ه

 .است
 

 ملاحظات اخلاقی

از هیچ آزمودنی استفاده نشده  در این پژوهش

 است.
 

 تضاد منافع

گزارش نشده  پژوهش تضاد منافعی در این گونههیچ

 است.
 

 تشکر و قدردانی

 اح مقاله باز کلیه افرادی که در تدوین و اصلا

، تقدیر و تشکر به عمل انداینجانب همکاری نموده

 .آیدمی

References
1. Moeen M. Farhang Farsi. 21th ed. Tehran: 

Amirkabir; 2004. P. 633. (Persian) 

2. Anvari H. Farhang-e Sokhan. 1st ed. Tehran: 

Sokhan; 2004. P. 1175. (Persian) 

3. Tahanawi MA. Kashaf istilahat al-funun wa-

al-’ulum. Beirut: Librarie du Liban; 1996. P. 

1063.  

4. Katwby NA. Hekmat Aleyn. Mashhad: 

Ferdowsi University of Mashhad; 1974.  

P. 323.  

5. Dymateo MR. Health psychology. 4th ed. 

Tehran: Samt; 2010. P. 11-2. (Persian) 

6. Sarafino EP. Health psychology. 2nd ed. 

Tehran: Roshd; 2008. P. 58-9. (Persian)  

7. Baum A, Gatchel RJ, Krantz DS. An 

introduction to health psychology. New 

York: McGraw-Hill; 1997. P. 432.  

8. Nobahar M, Vafaee A. General Medicine. 1st 

ed. Tehran: Boshra & Tohfeh; 2002. P. 3. 

(Persian) 

9. Dymateo MR. Health psychology. 4th ed. 

Tehran: Samt; 2010. P. 16. (Persian) 

10. Gachel RG. Pain psychology. 1st ed. Tehran: 

Roshd; 2002. P. 46. (Persian) 

11. Sarafino EP. Health psychology. 2nd ed. 

Tehran: Roshd; 2008. P. 39. (Persian) 

12. Holy Quran. Trans: Naser Makarem Shirazi. 

Tehran: Dar Al-Quran Publication; 2017. 

(Persian) 

13. Tabatabai MH. Al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an. 

Qom: Islamic Publications Society of 

Seminary Teachers of Qom; 1996. P. 359-60, 

395-404, 412-21, 191-8.  

14. Malik IA. Almovata. 1st ed. Beirut: Dar-

Olfekr; 2004. P. 328-9.  

15. Tabarsi H. Makarim al-Akhlaq. Trans: 

Mirbagheri SE. Qom: Farahani; 1991. P. 357. 

(Persian)  

16. Ibn Sina AA. Al-Qanun fi al-tibb. Lebanon: 

Alamy Le-Al-Matbooat institute; 2005.  

P. 285.  

17. Heravi M. Ayn Al-Hayat. 1st ed. Tehran: 

Daneshgah Pezeshki; 2007. P. 176.  

18. Tawus I. Gamal Al-Osbu'a. 1st ed. Qom: Dar 

Al-Razi; 1951. P. 542.  

19. Tawus I. Gamal Al-Osbu'a. 1st ed. Qom: Dar 

Al-Razi; 1951. P. 533-8. 

20. Ibn Ashas M. Al-Gafaryyat. 1st ed. Tehran: 

Neynava. 2000.  

21. Kufi Hossein IS. Al–momen. Qom: Almahdi; 

1984. P. 24-5.  

22. Ibn Belban AA. Al-Ihsan Fi accurate 

approximation Ibn Haban. 1st ed. Beirut: Dar-

Olmrfh; 2004. P. 834.  

23. Abo Yala Museli A. Al-Musnad. 1st ed. 

Beirut: Dar Al-Ketab; 2001. P. 145.  

24. Bayhaqi A. Shoab Al-Eman. 3rd ed. Beirut: 

Dar Alfekr; 2003. P. 3251-2.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             9 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


 رویکرد توحیدی پیامبر اسلام )ص( به بیماری

 

 71      1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره 

 

25. Deylami H. Alam Al-Din. Qom: AL Al-Beyt; 

1987.  

26. Ibn Hammam M. Al-Tamhis. 1st ed. Qom: 

Emam Mahdi; 1984. P. 59.   

27. Termezy M. Al-Sonan. 1st ed. Beirut: Dar 

Ahya Al-Taras Al-Arbia; 1996. P. 691. 

28. Ravandi Hebat A. Al-Daavat. 1st ed. Qom: 

Emam Mahdi; 1986. P. 172. 

29. Saduq M. Al–Khesal. 1st ed. Qom: Gameye 

Modarresin; 1984. P. 113.  

30. Bokhari M. Al-Sahih. 1st ed. Beirut: Dar Al-

Ketab Al-Arabi; 2010. P. 1173.  

31. Termezy M. Al-Sonan. 1st ed. Beirut: Dar 

Ahya Al-Taras Al-Arbia; 1996. P. 281.  

32. Asakir I, Hilal A. Tarikh Madinah al-

Dimashq. Beirut: Dar Al-Fikr; 1995. P. 508. 

33. Tusi M. Al-Amali. 1st ed. Qom: Dar-

Olsegafeh; 1993. P. 630.  

34. Ravandi Hebat A. Al-Navader. 1st ed. Qom: 

Dar Al-Ketab. 1986. P. 24.  

35. Daremi A. Al-Sonan. 1st ed. Beirut: Dar Al-

Fekr; 2004. P. 217.  

36. Deylami H. Ershad Al-Goloob. 1st ed. Qom: 

Sharif Al-Razii; 2000. P. 43.  

37. Saduq M. Savab Al-Amal. 1st ed. Qom: Dar 

Al-Razi; 1985. P. 113. 

38. Sulaiman AD. Sunan Abi Daud. Beirut: Dâr 

al-Fikr, tt, juz. I, kitâb al-Shalât, bâb Shalâti 

al-Dhuha; 2000. P. 254.  

39. Ibn Hammam M. Al-Tamhis. 1st ed. Qom: 

Emam Mahdi; 1984. P. 38. 

40. Bayhaqi A. Shoab Al-Eman. 3rd ed. Beirut: 

Dar Alfekr; 2003. P. 3233. 

41. Deylami H. Ershad Al-Goloob. 1st ed. Qom: 

Sharif Al-Razii; 2000. P. 397.   

42. Ibn Fahd A. Oddat Al-Daee. 1st ed. Beirut: 

Dar Al-Kotob Al-Eslamy; 1986. P. 38.  

43. Deylami S. Al-Ferduos. Beirut: Dar Al-Kotob 

Al-Elmeyyeh; 1994. P. 196. 

44. Mottagi Hendi A. Kanz Al-Ommal. 1st ed. 

Beirut: Dar Ahya Al-Taras Al-Arbia; 1992. 

P. 141. 

45. Deylami S. Al-Ferduos. Beirut: Dar Al-Kotob 

Al-Elmeyyeh; 1994. P. 33.  

46. Asgalant IH. Fath Abari. 1st ed. Egypt: Dar 

Al-Tebaat; 2000. P. 156.  

47. Tabarani AS, Bin Ahmad S. Al-Mu ‘jam al-

Awsat. Ed. Tariq bin ‘Awadh & Muhsin al-

Husayni. Cairo: Dar al-Haramayn; 1995.  

P. 60.  

48. Monzery AA. Al-Targib va Al-Tarhib. 

Beirut: Dar Al-Kotob Al-Elmeyyeh; 1996.  

P. 166. 

49. Tabarani AS, Bin Ahmad S. Al-Mu ‘jam al-

Awsat. Ed. Tariq bin ‘Awadh & Muhsin al-

Husayni. Cairo: Dar al-Haramayn; 1995.  

P. 140.   

50. Koleyny M. Alkafee. 4th ed. Tehran: 

Eslameyeh; 1986. (Persian) 

51. Ravandi Hebat A. Al-Daavat. 1st ed. Qom: 

Emam Mahdi; 1986. P. 163.  

52. Tusi M. Al-Amali. 1st ed. Qom: Dar-

Olsegafeh; 1993. P. 384.  

53. Abo Naeem A. Helyat Al-Aolya. Beirut: Dar 

Al-Kotob Al-Eslamy; 1988. P. 309.  

54. Saduq M. Elal–olsharaye. 11th ed. Qom: 

Gameye Modarresin; 1992. P. 364.  

55. Ravandi Hebat A. Al-Daavat. 1st ed. Qom: 

Emam Mahdi; 1986. P. 242.  

56. Ibn Mageh M. Al-Sonan. Beirut: Dar Al-

Fekr; 2007. P. 378.  

57. Tabarani S. Almojam–Ol-Sagir. Beirut: Dar 

Alfekr; 2009. P. 108.  

58. Nesaee M. Al-Sonan. 1st ed. Beirut: Dar Al-

Marefat; 2007. P. 385.  

59. Saduq M. Al-Amali. 5th ed. Beirut: Aamy; 

1984. P. 431.  

60. Bayhaqi A. Shoab Al-Eman. 3rd ed. Beirut: 

Dar Alfekr; 2003. P. 3245.  

61. Hemyari A. Gorb Al-Esnad. Qom: AL Al-

Beyt; 1992. P. 68.  

62. Bayhaqi A. Shoab Al-Eman. 3rd ed. Beirut: 

Dar Alfekr; 2003. P. 3249.   

63. Nuri H. Mustadrak al-Wasail wa Mustanbit 

al-Masail. 3rd ed. Beirut: AL Al-Beyt; 1987. 

P. 68.  

64. Tusi M. Al-Amali. 1st ed. Qom: Dar-

Olsegafeh; 1993. P. 590.  

65. Muslem M. Al-Mosnad. Beirut: Dar Ahya 

Al-Taras Al-Arbia; 2010. P. 1515.  

66. Mottagi Hendi A. Kanz Al-Ommal. 1st ed. 

Beirut: Dar Ahya Al-Taras Al-Arbia; 1992. 

P. 473.  

67. Toreyhy FA. Magma AL-bahrein. 3rd ed. 

Tehran: Mortazavi; 1997. P. 41. 

68. Bayhaqi A. Shoab Al-Eman. 3rd ed. Beirut: 

Dar Alfekr; 2003. P. 537.  

69. Bayhaqi A. Shoab Al-Eman. 3rd ed. Beirut: 

Dar Alfekr; 2003. P. 3239.  

70. Tabarani S. Almojam–Ol-Sagir. Beirut: Dar 

Alfekr; 2009. P. 48.  

71. Ravandi Hebat A. Al-Daavat. 1st ed. Qom: 

Emam Mahdi; 1986. P. 168-7.  

72. Gachel RG. Pain psychology. 1st ed. Tehran: 

Roshd; 2002. (Persian) 

73. Jannati Y, ZatiRostami M, Emami S. 

Spirituality and its related factors in 

hemodialysis patients. Journal of Religion 

and Health. 2017; 4(2):12-9. (Persian) 

74. Aghajani MJ, Akbari B. Relationship of 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            10 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html


    همدانیمصطفی 

 

 1397، پاییز و زمستان 2شمــاره  ،6دین و سلامت، دوره   72

 

praying and life expectancy with general 

health of the women suffering from breast 

cancer. Journal of Religion and Health. 2017; 

5(1):1-10. (Persian) 

75. Estakhri Z, Tajikzadeh F, Kazemi SA. 

Comparison of the role of religious beliefs in 

hopefulness and quality of life among cancer 

and non-cancer patients. Journal of Religion 

and Health. 2017; 4(2):1-11. (Persian) 

 

 

 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jr

h.
m

az
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            11 / 11

http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-584-fa.html
http://www.tcpdf.org

